
 

 قرآن در خودشناسی

 ۲-۱ آیات کهف، سورۀ
 نوروزی حسین استاد

 (۱۴۰۳ آذر ۲۴) ۹ جلسۀ

 

 نهایی مقصد و انسانی سیرت | قرآن در الهی شاخص و خودشناسی

 در صالح عمل و ایمان خودشناسی، انذار، نقش می‌دهد؟ نجات غفلت از را انسان قرآن چگونه
 الهی. هدف و نهایی مقصد به رسیدن

 

 انسان زندگی معیار و اعوجاج بدون کتابی کریم: قرآن

 نازل این‌که از قبل »الکتاب« آیا فرمود. نازل را کتاب خود بندۀ بر که است خدایی مخصوص حمد
 بود. کتاب شود نازل این‌که از قبل یعنی فرمود نازل را کتاب شد؟ کتاب شد نازل وقتی یا بود کتاب شود

 قرائت قابل بود بالا وقتی کتاب این حقیقت شد. تبدیل قرآن به و فرمود نازل بود بالا عالم در که را کتابی
 نازل را کتاب آن خود عبد بر که است خدایی مخصوص حمد شد. قرآن شدن، نازل از بعد اما نبود قرآن و

 بوده بالا که کتابی آن نه است کتاب شده، نازل که کتاب همین که است این دیگر احتمال یک فرمود.
 شد. تبدیل کتاب این به و کرد نازل را حقیقت آن که است خدایی مخصوص حمد کرده‌اند. نازل آن‌را بعد

 آن در عِوَجًا« لَهُ يَجْعَلْ »وَلَمْ است. محتمل مورد دو هر نمی‌‌کند فرق است؛ قرآن همین کتاب، از منظور
 و انحراف که ندارد هم امکان یعنی »قَیِّماً« بلکه ندارد کجی و انحراف فقط نه نداد؛ قرار کجی و انحراف

 همه می‌‌شود کتاب این با یعنی هست هم تراز و میزان شاخص، کتاب این »قَیّمَاٰ« باشد. داشته کجی
 و کجی انحراف، از بازدارنده و کننده حفظ یعنی هست هم قیّم و میزان معیار، ملاک، سنجید. را چیز

 خداوند چرا است. کجی و انحراف از نگهدارنده و بازدارنده هم ندارد اعوجاج خود هم است. اعوجاج
 به مردم! ای که بدهد توجه و هشدار کند، انذار تا لَدُنْه« مِنْ شَدِيدًا بَأْسًا »ليُِنْذِرَ فرمود؟ نازل را کتاب

 باشید. هوش

 

 
 

 ​​1​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 غافل انسان‌های بیداری و شدید انذار قرآن: نزول هدف

 در حرکت به را کسی نیست؛ آن در تحریکی است؛ خنثی خبر این که می‌کنید بیان را خبری شما گاهی
 به و شد وارد شما ذهن در اطلاعی صرفاً بلکه نمی‌‌کند ایجاد انگیزه‌ای و بحث کسی درون در نمی‌آورد؛
 نیست. انذار آن، اسم شد. اضافه شما اطلاعات

 الان همین اگر می‌‌دهد. هشدار می‌‌دهد؛ تکان می‌کند؛ حرکت و بعث ایجاد که است خبری انذار
 بی‌تفاوت خبر این به نسبت ما است!« شده بمب‌گذاری »این‌جا بگوید: ما به و شود وارد کسی

 بمب‌گذاری منطقه فلان در این‌جا از »خارج بگویند: کنید فرض این‌که با می‌کند فرق خبر این نمی‌مانیم.
 ما حالا نشسته‌ایم، این‌جا ما بکنند. فکری خودشان حال به بروند آن‌ها باشد، شده خُب است!« شده

 می‌‌گویند؛ انذار و هشدار این به است!« شده بمب‌گذاری »این‌جا گفتند: آمدند اگر اما کنیم؟! کار چه
 که می‌کنیم کاری ‌‌می‌کنیم؛ اقدامی می‌‌شویم؛ بلند خودمان جای از می‌‌آورد. در حرکت به را ما که خبری

 خبر، این اما می‌‌دهد خبر یعنی بدهد انذار که است این پیامبر و قرآن کار برهانیم. خطر آن از را خودمان
 می‌‌سازد. متوجه و می‌‌آورد خود به را انسان‌ها می‌‌کند؛ ایجاد انگیزه و حرکت نیست؛ و خنثی خبر

 قارعه سورۀ در است. شدید و سخت واقعۀ و حادثه یک به نسبت انذار یک شَدِيدًا« بَأْسًا »ليُِنْذِرَ
 مَا أدراَکَ »وَمَا چه؟! یعنی می‌‌دانی چه می‌‌گویم کوبنده وقتی الْقَارعَِةُ« »مَا کوبنده! »الْقَارعَِةُ« می‌فرماید:

 می‌‌گوید: می‌‌شود. مربوط ما تک تک به که می‌‌شود وارد جایی از و می‌‌دهد به‌گونه‌ای را خبر الْقَارعَِةُ«
 معناست. همین به شده نازل شماست!« برای خطر می‌گویم! دارم شما »برای

 حواسش است؛ بی‌توجه و سرمی‌برد به غفلت خواب در که کسی است. نازل مرحلۀ کردن انذار
 است. شده نازل است. پایین خیلی سطحش کن. جمع را حواست که می‌‌دهد هشدار او به نیست؛

 از هستند؛ خواب که را کسانی تا است آمده پایین تازه است؛ نیفتاده اتفاقی و نشده چیزی که هنوز
 سطح باید داری؟! قرآن از انتظاری چه شما است. آمده پایین یعنی شده نازل کند. بیدار غفلت خواب
 آمده پایین قرآن است. آمده پایین قرآن بدهیم. قرار آن جایگاه با متناسب را قرآن از خودمان انتظار
 قرار ارتباط در بچه‌ها با است. آمده پایین که باش متوجه اما ببرد بالا کند، انذار که کند؟ کار چه که است
 است. گرفته

 

 

 

 
 

 ​​2​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 بشناسیم؟ را خود و باشیم بیدار باید چرا دنیا: در انسان حالت

ها »یَا  بهائم« کلهُم »الناس هستند؟ کسانی چه ناس می‌‌شود. مردم همۀ شامل ناس النَّاس« ایُّ
 انسان قابلیت اما شده‌اند متولد حیوان بالفعل هستند. بالفعل حیوانات همگی ناس فرمود: حضرت

  هستند. حیوان بالفعل اما شوند انسان و کنند رشد شوند؛ ساعد بروند؛ بالا می‌توانند دارند؛ را شدن

 المؤمنین« إلا بهائم کلهم »الناس

 پیدا را خودشان و کرده درک را حقیقت کرده‌اند؛ رشد که کسانی می‌فرمایند، استثنا را مؤمنین
 آن‌ها جان حقیقت که فهمیدند گرفته‌اند؛ را هشدارها و کرده توجه انذار این به که کسانی کرده‌اند؛

 یعنی باشند انسان‌ می‌توانند بالقوه به‌صورت اما هستند حیوان بالفعل که است درست نیست. حیوان
 این آن‌ها واقعی زندگی می‌کنند. زندگی دارند و هستند الان که است چیزی این از غیر جانشان حقیقت
 نیست.

 خدا، پیش ما یعنی لله« »إنا شده‌ایم نازل دنیا در ما است. فرموده نازل هم را ما خود متعال خداوند
 وقتی کردیم؛ فراموش را خودمان خدای کردیم؛ گم را خودمان و گرفتیم فاصله خدا از اما بودیم بالا آن

 کرد. پر را ما چشم دنیا افتاد؛ دنیا به چشم‌مان

 و زرق انسان‌ها وقتی یعنی می‌‌دهد فریب را انسان‌ها که است محلی الغرور« دار »دنیا فرموده‌اند:
 می‌گویند: می‌بینند؛ دنیا در را چیز همه دیگر که می‌‌شوند آن جذب و محو چنان می‌بینند را دنیا برق

 خودشان می‌شویم!« سعادتمندتر باشیم داشته بیشتر دنیا این از هرچه ما است! دنیا همین چیز »همه
 است. شدن نازل همین این می‌کنند. گم را

 را خود انبیاء متعال خداوند شدیم. وارد حیوانی عالم در اما بود انسان ما ذات نبودیم، حیوان که ما
 که برسانند جایگاهی به برسانند؛ انسانی مقام به و بیاورند بیرون حیوانیت عالم از را ما تا می‌فرستد

  برسیم. آن به می‌توانیم و داریم را لیاقتش

 راجِعون«. الِیه إناّ و لله »إناّ

 

 می‌کند؟ پیدا را الهی مسیر دوباره انسان چگونه بازگشت: و توبه

 می‌‌کنند؛ گناه که است کسانی برای توبه می‌کنیم خیال ما برگردیم. و کنیم رجوع استغفار و توبه با
 خدا پیش که است کسانی برای توبه حالی‌که در است شده مرتکب اشتباهی و خطا که است کسی برای

 
 

 ​​3​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 چرا کن! توبه هستیم. خدایی ما لله« »إناّ است. این توبه اصل هستند؛ غافل‌ خدا یاد از الان اما بوده‌اند
 توبه دارد. تفاوت می‌‌کنیم عرض داریم الان که توبه‌ای با اعمال در توبۀ باش! خدا با نیستی؟! خدا با الان

 زندگی انسانی کردن. زندگی حیوانی و بودن حیوانی آمدن؛ پایین شدن؛ نازل خدا؛ از شدن جدا به‌خاطر
 به ایمان براساس و بیاوری ایمان خدا به کنی؛ پیدا را خودت که است این به داشتن انسانی زندگی کن!
 بدهی. انجام صالح عمل خدا

رَ مِنيِنَ »وَيُبَشِّ الحَِاتِ يَعْمَلُونَ الَّذِينَ الْمُؤْ   حَسَنًا« أَجْراً لَهُمْ أَنَّ الصَّ

  بده. بشارت مؤمنین به است، شده نازل که قرآنی و کتاب این

رَ مِنيِنَ »وَيُبَشِّ الحَِاتِ« يَعْمَلُونَ الَّذِينَ الْمُؤْ   الصَّ

 می‌کنند. انسانی زندگی یعنی دارند صالح عمل که کسانی

 و اعمال در یعنی می‌‌شود این انسانی زندگی می‌‌شود، صادر خدا به ایمان براساس که صالحی عمل
 ایمان اند.‎شناخته را هدف‌شان می‌‌دهند؛ انجام خدا برای را کارها دارند؛ قربت قصد زندگی‌شان کارهای
 را مقصد عنوان به را او و داده قرار هدف را او و شناخته را خدا است. کسی چنین مومن است. همین

 می‌خوابد؛ می‌خورد؛ دنیا. در کجا؟ می‌‌دهد. انجام کار و می‌کند عمل یعنی می‌کند زندگی و می‌‌گیرد نظر در
 اسم است. مقصد آن و هدف آن راستای در یعنی دارد او ایمانی نیت در ریشه می‌‌دهد انجام که کاری هر
 است. قربت قصد کار، این

 

 زندگی واقعی هدف شناخت راز قربت: قصد با صالح عمل

 می‌‌کند کار قربت قصد با که کسی آیا است. پایین هم هنوز آن سطح نه! بالاست؟ خیلی آن سطح آیا
 عقیدۀ باید نه! کند؟ عمل قربت قصد با تا باشد بالا مقامش خیلی باید آیا نه! است؟ بالا خیلی مقامش
 را هدف وقتی بشناسد؛ را هدف باید باشد. داشته دست در درستی آدرس باید باشد؛ داشته صحیح

 این مقصد به رسیدن قصد به یعنی می‌‌شود قربت قصد کار این کند عمل آن براساس و کند نشانه‌گیری
 می‌دهم. انجام را عمل

 قطار سوار »چرا بپرسند: من از اگر می‌‌شوم. قطار سوار و می‌خرم بلیط می‌‌روم مشهد رفتن قصد به
 می‌‌دهی؟ انجام صالح عمل چرا می‌‌شود. قربت قصد این بروم.« مشهد به »می‌خواهم می‌‌گویم: شدی؟«

 و دنیا نمی‌‌دهیم. قرار هدف را خدا کنیم؟! چه نمی‌شود. پیدا هم همین اما است پایین هنوز کار سطح

 
 

 ​​4​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 و می‌‌شناسیم خودمان هدف به رسیدن برای وسیله‌ای هم را خدا داده‌ایم. قرار هدف را خدا غیر
 می‌دانیم.

 امام اگر یا می‌‌خواهی؟« چه خدا از الان بگو داری؛ مستجاب دعای یک شما »آقا بپرسند: ما از الان اگر
 من می‌کنم! مستجاب و برآورده آن‌را من کن دعا یک شما »آقا بگویند: و بیاورند تشریف الان همین زمان

 است ممکن می‌‌شود!« برآورده شما حاجت کنم اشاره اگر است خوب خدا با ام‎رابطه که من می‌توانم؛
 توسل عباس حضرت به داری. قبول دیگر که را عباس حضرت اما باشی نداشته قبول هم را زمان امام
 خدا هستند؛ خدا واسطه‌های این‌ها می‌‌خواهی. چه بگو داری هم شده برآورده حاجت یک کنی، پیدا

 است. فرستاده را آن‌ها

 

 دنیا؟ به دلبستگی یا خدا به رسیدن راه خدا: اولیاء به توسل

 نزدیک خدا به داریم می‌کنیم پیدا که توسلاتی با کردیم خیال ما می‌کنیم!! واسطه هم را خدا خود ما
 می‌کنیم پیدا توسل خدا اولیاء به چرا؟ است. این موارد اغلب در می‌‌شویم. دور خدا از داریم اما می‌‌شویم

 خدا به دیگر کرده‌ایم. وسیله هم را خدا خود یعنی شود برآورده ما دنیایی خواستۀ تا بخواهند خدا از که
 کنی. توسل نباید که

 همۀ نیست. دنیا به رسیدن برای خدا کردن وسیله برای خداست؛ به رسیدن برای خدا اولیاء به توسل
 خدا دنبال یعنی باشد عقل و شعور فهم، دنبال که کن پیدا شما را نفر یک است. دنیایی ما حاجت‌های

 خوش هم خیلی حالا بگذرانیم. خوش و کنیم دنیایی زندگی دنیا در که آمده‌ایم همه باشد. حقیقت و
 هدف‌هایمان ما می‌‌گویند بعد است این هدف‌ها نشویم. اذیت لااقل باشیم؛ راحت که حدّی در نباشیم؛

 مقصد یک دنیاست؛ هدفت سرتاپا می‌کنم نگاه چه هر که من است؟ یکی کجا آقا است. یکی شما با
 نداری. بیشتر

 توسل نباید که خدا به داری. توسل خدا به بی‌خود هستم!« خدا به توسل حال در دائم »من می‌‌گوید:
 خدا از اما می‌‌خواهی خدا از می‌‌دانم بله می‌خواهم!« خدا »از نیست. وسیله است؛ هدف خدا چون کنی
 چرا نمی‌‌کند؟! نگاه ما به خدا »چرا می‌‌گوییم: بعد می‌خواهی؟ را خودش غیر یا خودش می‌‌خواهی؟ چه

 کرده‌ایم. تبدیل وسیله به را او ما است هدف‌ که خدایی ندارد؟!« توجه چرا نیست؟! ما به خدا حواس

 »ادُعُونی« گفتم: شما به صریحاً قرآن در من نخواندی! را من نزدی! صدا را من اصلاً »تو می‌‌گوید: خدا
 من لکُم« أَستجَِب »أُدعُونی بخواهید؟!« من از را دنیا گفتم موقع چه من بخواهید! را من بخوانید! را من

 
 

 ​​5​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 خواستن را خدا خواستیم؟ خدا از را خدا موقع چه ما کنم. استجابت را شما تا بخوانید را من بخواهید؛ را
 است. دنیایی ما خواسته‌های همۀ است. خواستن ایمان و یقین شعور، فهم، عقل، یعنی

 

 چیست؟ انسانی زندگی برای درست شاخص نهایی: هدف و دنیا

 بیشتر که کنیم زندگی چگونه که است این زندگی مسائل همۀ در دغدغه‌مان و فکر ذهن، همۀ اصلا
 گوشۀ که شده پیدا کسی دیدیم هم کجا هر ببریم. لذت دنیا از بهتر باشیم؛ سالم‌تر کنیم؛ عمر

 چه این‌ها است! وضعش چه »این که: می‌‌زنیم غر می‌‌زنیم! نق است، ساییده را ما دنیایی خواسته‌های
 را آدم‌ها اعمال می‌‌خواهیم بعد نیست یکی هم با ها‎هدف آمده‌اند!!« کجا از این‌ها هستند! کسی

 نیست. یکی شاخص‌مان چون کنیم ارزیابی نمی‌توانیم خب کنیم. ارزیابی

 وقتی کنید فرض نیست. یکی یا است یکی زمین کرۀ با ماه کرۀ در محاسبات این شاخص نمی‌‌دانیم
 کرۀ در هم را کار این اگر است، کج یا صاف دیوار ببینند که می‌‌گیرند دیوار روی آن‌را می‌‌اندازند؛ شاقول

 یک به ماه کرۀ در شاقول است ممکن نمی‌‌دهد؟! نشان یا می‌‌دهد نشان هم آن‌جا آیا دهند انجام ماه
 پای روی شما این‌جا بایستد. خود پای روی نمی‌‌تواند ماه کرۀ در آدمیزاد که همان‌طور برود دیگر طرف
 است؛ پایین به رو کله‌ات می‌بینی بایستی پا روی اگر آن‌جا در اما می‌‌دویی می‌‌روی؛ راه می‌‌ایستی؛ خود

 متفاوت همدیگر با میزان‌مان و تراز شاقول، اصلاً می‌کند. فرق هم با شاخص‌مان هواست. به رو پاهایت
 دارد. فرق هم با ما خداهای است.

 هدف آن یعنی خدا می‌کنم. دنبال را دیگری خدای دارم هم من می‌کنی؛ دنبال را خدایی داری شما
 همان که داده‌ای قرار خود آرزوی و آمال خواسته، نهایت و مقصد عنوان به آن‌را که همان تو! نهایی

 این آخر نمی‌‌دهد؟! راهکاری دنیا امور ادارۀ برای قرآن چرا نمی‌‌آید؟! در جور »چرا می‌‌گویی: بعد دنیاست؛
 است؟!« وضعش چه

 

 نمی‌کند؟ ارائه دنیوی راهکار و می‌دهد انذار قرآن چرا

 شوم؟! پول‌دار که نمی‌‌دهی راهکار چرا شوم پول‌دار می‌خواهم »من می‌‌گویی: می‌گردی قرآن در هرچه
 آمدم تازه کردم. درست را ویلا فلان بخرم! را ماشین فلان می‌خواهم تازه من نمیرم. من که بده راهکاری

 »دیر می‌‌گوید: دکتر رفتم می‌‌کند. درد دلم دیدم کنم؛ زندگی کرده‌ام درست آن‌را تازه که خانه‌ای در بروم
 را برجم این داشتم بودم! ساختمان ساختن مشغول من خب است!« گرفته را جا همه سرطان آمدی

 
 

 ​​6​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 بزرگ کم کم حالا گفتم می‌‌کردم! بزرگ را بچه‌ها داشتم می‌‌ساختم! را خانه‌ام داشتم می‌ساختم!
 وضعش چه این است؟! شده‌ای فلان فلان و نامرد ناکس بی‌رحم، بی‌وفا، دنیای چه این می‌‌شوند.

 نمی‌ریم؟!« ما که کند کاری یک نمی‌‌دهد؟! راهکار قرآن چرا است؟!

 هیچ! دیگر بدهد!« انذار شما به تا است فرستاده را پیغمبر و کرده نازل را کتاب »خدا می‌فرماید:
 زد!! هم را همان زیر می‌کردیم؛ را زندگی‌مان داشتیم گرفت! ما از داشتیم که هم آرامشی کم یک همان

 بده. هولناک خبر یک یعنی بده انذار

  شَدِيدًا« بَأْسًا »ليُِنْذِرَ

 چه القَارعَِة« مَا ادَراَکَ »وَمَا کوبنده‌ای! چه القَارعَِة« »مَا کوبنده »القَارعَِة« هولناک! و شدید خبر
 پایین ما گلوی از که هم آبی همین و می‌‌خوردیم که هم نانی لقمه همین می‌‌گویم! چه من می‌‌دانی
 قرآن آمدند، الهی انبیاء این نمی‌‌گذارند!! برود. پایین ما گلوی از خوش آب نشد کرد. گیر هم این می‌‌رفت

 باش! مواظب باشد! حواست مرتب همین‌طور آمد،

 

 کاذب آرامش و غلط هدف

 و بزند حرف‌ها این از هرکسی نمی‌گردند؟ آیا نگوید. ما به را حرف‌ها این که می‌گردیم کسی دنبال ما
 حالم نیاور! را مرگ و فانی گذرا، »اسم می‌‌گوید: گذراست!« و فانی دنیا باشد! خودت به »حواست بگوید:

 دارد. اشکال است؛ خراب هدف‌مان می‌شود!« بد

  می‌کنم. کیف می‌برم لذت می‌‌شود؟! خوب حالم می‌افتم مرگ یاد من وقتی چرا

  المُوت« ذائقه نفسٍ »کلّ

 آرامش موجب مرگ یاد نمی‌کنی؟! کیف چرا می‌کنند. کیف همه مرگ از می‌کنند. ذوق مرگ از همه
 غلط هدف‌مان این‌که برای می‌‌شود؟ بد هم حال‌مان تازه نمی‌کنیم؛ پیدا آرامش ما چرا است؟ انسان
 گم را خودمان است. خودمان غیر هدف‌مان نیستیم! خودمان هدف‌مان نیست! خدا هدف‌مان است.

 کرده‌ایم.

 را خودت اگر چون باشد؟« خودت به »حواست می‌گوییم: چرا می‌‌گوییم؟! »خودشناسی« مرتب ما چرا
 مکروهات، مرارت‌ها، از مملو دنیا نیست! راحتی جای که دنیا چون بخوری؛ غصه دائم باید کنی گم

 غصه که کنیم کاری می‌خواهیم ما بخوری. غصه مرتب هم باید خب محنت‌هاست. و شداید سختی،

 
 

 ​​7​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 جایی بودی. خودت خالق و خدا پیش لله« »إناّ نداشت. وجود غصه و غم اصلاً که بودی جایی تو نخوری.
 نباشد. غصه‌ای و غم هیچ دیگر که جایی همان به برگرد نداشت. وجود آن در غصه‌ای و غم که بودی

  یَحزنَوُن« هُم ولا عَلَیهِم خَوفٌ لا الله اولیاءَ انَّ »ألا

 مصیبت، و سختی عذاب، از شدیدی انذار یک شَدِيدًا« بَأْسًا »ليُِنْذِرَ می‌‌فرماید: خدا ندارد. غصه‌ای هیچ
 حواست آیا داری؛ قیامتی باشد. حواست پس داری پیش در قیامت که می‌‌دهد تو به هولناکی خبر یک
 دریاب! را خودت هستی! آن تو هست؟ آن به

 

 هشدار بودن بی‌اثر و خدا اولیاء

 می‌‌گوید: است خود به که کسی اما می‌‌کند. هول نیست خود به که کسی می‌‌دهد هشدار وقتی
 خودم من اصلاً شد! خوب کردیم؛ حال بود؛ عالی خیلی بود! قشنگی خبر هم خیلی نیست! »طوری
 کوبنده او برای نیست. هولناک او برای نمی‌خورد. هم تکان اصلا می‌‌گویم!« همه به را خبر این می‌‌روم
 بخورم؛ غصه باید چرا می‌کنم. زندگی عالم آن و فضا آن در دارم دائم من کردم! »حال می‌‌گوید: نیست.
 ندارد. معنا دیگر هم بشارت این‌که کما ندارد معنا او برای انذار کنم؟!« هول و بترسم

 خواب و غافل انسان‌های بچه‌ها، برای قرآن است. نازل مرحلۀ به مربوط است بشارت و انذار هرچه
 است بیدار که ‌‌را آدمی شما اگر شو!« »بیدار می‌‌گوید: کند؛ بیدار را آن‌ها می‌خواهد است. آمده پایین
 بزنند؟ داد چه برای بزنند. داد او سر نیست لازم »جانم!« می‌‌گوید: بزنی صدا

 تو نالۀ اگر ناله و من گوش اگر »گوش

 است.« فریاد نرسد جایی به البته آنچه

 بیدار چون بگویند. او به چیزی نیست لازم اصلاً دارد شنوا گوش انسان وقتی بزنند؟ داد چه برای
 خواب که را کسانی »برو می‌‌گویند: است. بیدار دیگر که بیدار آدم می‌‌کنند؛ بیدار را خواب آدم است.

 نیست. بیدار آدم‌های برای است؛ خواب های آدم برای انبیاء انذار کن!« بیدار هستند

 زلزالها« الأرض زلزلت »إذا است؛ خواب انسان‌های برای و... زلزال قارعه، عذاب، فلان قرآن، هشدارهای
 زمین »اگر می‌‌گوید: بلکه نمی‌ترسد است معرفت و حق اهل که کسی اما می‌‌کند. لرزیدن به شروع زمین

 چه ببینیم برسد زودتر کاش است! عالی خیلی می‌‌شود! جالب و قشنگ چه ‌‌کند خوردن تکان به شروع
 نیستم! ارض که من چه؟! من به می‌لرزد زمین ندارد! ربطی من به کردم؛ گذر که »من می‌‌گوید: می‌‌شود!«

 
 

 ​​8​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 زلزله هستم! زلزله‌ خودم من می‌‌آورم! به‌وجود زلزله که هستم کسی آن من هستم! الهی و خدایی من
 ربط چه من به »خب است. مربوط زمین به چیز همه الأرض« أخرجت »و نمی‌ترسد! زلزله از دیگر که

 نیستم!!« زمینی که من دارد؟!

 

 مرگ به اشتیاق و خاک عالم از جدایی

  خاک.« عالم از نیم ملکوتم باغ »مرغ

 درک را خودم جدایی بودم؛ جدا که من جداست. حسابم فهمیدم یعنی کردم جدا را خودم حساب
 می‌‌کنند انذار هرچه که رسیده‌ام جایی یک به یعنی آوردم ایمان آوردم. ایمان آن به و شناختم آن‌را کردم؛

 بمب‌گذاری دیگر جای یک دارد؟!« ربطی چه من »به می‌گویم: می‌دهند هشدار و هولناک و بد خبر و
 این هولناک خبر نیست. که این‌جا ندارد! ربطی که ما به دارد؟!« ربطی چه من »به می‌‌گوید: است شده
 بمب دیگر جاهای دارند وقتی گذاشته‌اند!« کار بمب یک هستی الان که این‌جا »در بگویند: الان که است

 زمینی که من دارد؟! ربطی چه من به است، دیگر جای خب الارض« زلزلت »إذا می‌‌گویند: می‌گذارند؛
 تمام رفت! مردیم که »ما می‌گوید: است!« پیش در موت سکرات مرگ؛ تکان »هول؛ می‌‌گویند: نیستم.

 می‌‌شود؟! جدا شما از بدنت وقتی دارد؟!« ربطی چه من به موت سکرات شد!

 دوست بر تا کنم پرواز که روز آن خوش »ای

 بزنم« بالی و پر کویش سر هوای به

 این از است؛ قفس بدن، و جسم این بدنم.« از ساخته‌اند قفسی روزی »چند عالی! چه خوب! چه
 می‌‌برد. لذت و می‌‌کند کیف مرگ یاد با می‌‌شوم. آزاد قفس

 

 کنیم؟ آماده زمان امام ظهور برای را خود چگونه انسان: نهایی مقصد

 امام بیاید؟ کسانی چه بین بیاید؟ کجا نمی‌‌کند. ظهور علیه‌السلام زمان امام چرا که می‌‌فهمیم حالا
 خیال ما بدهد. قرار هدف را او بلکه ندهد قرار وسیله را خدا که می‌خواهد یاری می‌‌خواهد. یار زمان

 درست هم را همین است. کرده خلق را ما است. عالم مبدأ خدا است. کار اول فقط خدا می‌کنیم
 یعنی خلق حالا است. کرده خلق را ما که می‌دانیم حد همین در ولی چیست. معنایش که نمی‌دانیم

 
 

 ​​9​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 می‌‌دهد. آن‌ها به هشداری می‌‌کند؛ انذار نفهمیده‌اند را خلق معنی که را کسانی بعداً متعال خداوند چه؟
 است. مربوط هم آن‌ها به هشدارها این

 چند دین اصول است. قیامت روز همان معاد می‌رسیم؛ که معاد به اما است عالم مبدأ خدا فقط
 روز معاد؛ پنجم امامت؛ چهارم نبوت؛ سوم عدل؛ دوم خدا؛ مبدأ، توحید، اول تاست. پنج تاست؟
 می‌‌شود. ما مقصد بود، ما مبدأ که همانی راجعون« إلیه »إنا خدا. سوی به بازگشت یعنی معاد قیامت.

 برای کنیم زندگی دنیا در می‌خواهیم وقتی چرا نمی‌دهیم؟ قرار مقصد را خدا زندگی در ما چرا پس
 می‌‌دهیم؟ قرار وسیله را خدا هایمان خواسته‌

 مهمی خیلی شب »امشب می‌‌گویند: همه می‌‌شود الرغائب لیلة وقتی شنیده‌اید. الرغائب لیلة دربارۀ
 بخواه. امروز می‌خواهد دلت هرچه بخواهید. را خود حاجت‌های بروید خواسته‌ها. یعنی رغائب ‌‌است!«

 

 هدف؟ نه دهیم قرار وسیله را دنیا چگونه توسل: و خواسته‌ها

 توسل ائمه به باید ما »آقا می‌‌گوییم: بعد داده‌ایم؛ قرار وسیله و مقدمه دنیا برای را امام‌ها تمام ما
 به را آن‌ها باید الوسیلة« إلیها »وابتغوا کجا؟! برای که برای کنی؟! پیدا توسل چه برای آقا کنیم!« پیدا

 خواسته نخواهم؟!« چیزی هیچ دنیا برای »پس می‌‌گوید: دنیا! برای نه بدهیم قرار وسیله خدا سوی
 را نیازت این باید داری؛ نیاز بخواه. را نیازی خواستۀ اما نخواه را دلبستگی خواستۀ خواسته. تا داریم

 را این‌ها شود. تأمین باید دنیای‌تان نیازهای بخواه!« ما از هم را آشت »نمک فرموده‌اند: کنی. برآورده
 خدا. به رسیدن برای بدان مقدمه را دنیا بخواهی. دنیا برای را این‌ها نباید اما بخواهید

 چقدر تعبیر ببینید جوارحی« خدمتک علی »قوّي می‌فرماید: کمیل دعای در السلام علیه علی حضرت
 جسمانی مادی، قوت او به که می‌خواهد خدا از کنم. خدمت تو به این‌که برای بده قوت خدایا زیباست!

 خداست. مقصد کنم. خدمت تو به که خدمتک« »علی بدهد. دنیایی پایین نیروی و

 

 چیست؟ انسان اعمال واقعی انگیزه زندگی: در الهی هدف

 مقدمه آن‌را اینکه برای می‌‌خواهد، دلش این‌که برای نه اما می‌‌خواهد را دنیا نمی‌‌کند. گم را مقصد
 به جوارحی« خدمتک علی »قوّي خداست؛ آن و است نهایی‌اش مقصد که چیزی همان برای بدهد قرار

 کنم. کار بتوانم که باشم سالم ببر؛ بالا را توانم بده! نیرو و قوت من جوارح و اعضا

 
 

 ​​10​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 به‌خاطر که بفهمیم کجا از خواستیم خدا از الان ما که چیزی است؟ این‌گونه که می‌‌فهمیم موقع چه
 به آیا ببین دادی انجام کار و داد نیرو بدنت اعضای یعنی جوارحت به خدا وقتی خداست؟ به‌خاطر یا دنیا

 تو نیست من مال دارم من که قدرتی و قوت این »خدایا می‌‌گویی: خدا به می‌بالی؟! خدا به یا خودت
 می‌‌دهی انجام خوب را کاری وقتی می‌‌بینی؟!« را من هیکل می‌‌بینی؟! را »من می‌‌گویی: یا دادی!«

 خودت نمی‌توانست!« بود دیگر کسی هر بدهم! انجام را کار این توانستم که بودم من »دیدی می‌‌گویی:
 خدا از داری؛ توهم یعنی می‌بالی و می‌‌نازی خود منیت این به دائم و می‌بینی را خودت وقتی می‌بینی! را

 خواسته‌ای. را دنیا واقعاً نخواسته‌ای؛ را خدا باشی؛ او خدمت در که نخواسته‌ای

 گفتی: کردی؟ پیدا توسل چگونه می‌‌دهند. تو به می‌کنی پیدا توسل می‌‌روی را دنیایی‌ات خواسته‌های
 به این‌که برای می‌‌دانم وسیله را تو من خدایا ؟!جوارحي« »قوّي گفتی: یا جوارحی« خدمتک علی »قوّي

 می‌‌کنی؛ هم گله نکرد تقویت را تو جوارح وقتی بعد هستی! هم طلبکار بدهی. قدرت من جوارح
 کن پیدا را دیگر یکی برو نمی‌خوانم نماز برایت دیگر نمی‌خوانم!« هم نماز برایت »دیگر می‌‌گویی:
 خدا برای را نماز می‌کند فکر کند. جبران را تو کمبودهای بخواند؛ تو برای نخواندی که را نمازهایت
 ندارم! کاری تو با من اصلاً دیگر نمی‌گیرم! هم روزه می‌خواند.

 

 باشیم؟ نفسانی خواسته‌های اسیر نباید چرا الهی: تقدیر و دنیا

 را حاجتم نمی‌‌روم!! دیگر نداد! اما می‌خواهم را چیز »فلان گفتم: رضا امام به مشهد رفتم همه این
 هستیم همین ما همۀ ندارد! بالله نستجیر هستند. ما نوکر بالله نستجیر می‌کنیم خیال نکرد!« برآورده

 بتوانیم که هستیم ایشان برای خوبی پشتیبان و تکیه‌گاه ما آیا نمی‌‌آید؟!« زمان امام »چرا می‌‌گوییم: بعد
 خود گاز و نان برق، آب، نگران کند؟ حل را تو دنیای مشکل می‌‌خواهی کمکی؟ چه ‌کنیم؟! کمک ایشان به

 کند؟ حل را تو دنیای مشکلات که بیاید زمان امام می‌خواهی هستی!

 برگردیم. خدا سوی به کنیم؛ رجوع خدا به تا آمده‌ایم دنیا به آمده‌ای! دنیا به چه برای نمی‌‌دانی اصلاً
 زندگی‌اش آدم که است بد مگر می‌‌گویند باشیم. داشته خوشی خوب راحت، زندگی که نیامده‌ایم دنیا به
 می‌‌گوید را حرف این دارد که کسی است معلوم است؟! بد مگر باشد؟! راحت و خوب نباشد؛ بد دنیا در

 دنیاست. هدفش

 سخت اگر بود، راحت بود! راحت اگر می‌داند. خودش است کرده مقدر چه تو دنیای برای خدا این‌که
 در که می‌خواهد دلت چرا تو کنی؟ زندگی راحت می‌‌خواهد دلت چرا تو می‌داند خودش بود. سخت بود!
 بگذرد؟ خوش دنیا

 
 

 ​​11​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 همان است تو روزی و شده مقدر دنیا در تو برای که آنچه نخواهد دلت چه بخواهد؛ دلت چه
 از خودت می‌کنی. بند دنیا به دلت با که می‌کنی خراب را خودت داری فقط نمی‌خورد. تکان می‌شود؛

 خودت می‌‌شوی. عاجز و اسیر برده، می‌‌شوی. دنیا بندۀ و می‌‌شوی خارج نفست و جان آزادگی و حریت
 نمی‌خورد. تکان است همان هست هرچه و تقدیر خداست. دست که دنیا وگرنه می‌کنی ضرر

 

 حقیقی آرامش راز خدا: به واقعی ایمان و روزی کنترل توهم

 آیا می‌‌رسد؟« من روزی نکنم هم کاری هیچ من یعنی نمی‌خورد »تکان می‌‌گوید: می‌‌آید شیطان باز
 هیچ روزی رسیدن برای بله؛ بده. انجام صالح عمل شما نکنی؟ کاری هیچ شما که بود این سر صحبت

 کم اینقدر ما روزی چرا پس بود ما دست روزی اگر است. خودت دست روزی که نکن خیال نکن. کاری
 باشد؟ کم روزی‌اش که بخواهد که هست کسی مگر است؟!

 این‌جا چرا پس ماسک!« »ایلان حد در بالا برو باشد؟ زیاد چقدر باشد. زیاد روزی‌مان می‌خواهیم همۀ
 دل به یعنی بود شما دست است؟ این‌گونه الان چرا پس شماست دست اگر نمی‌‌بینم؟! ماسک« »ایلان

 توهم از و هستیم توهم در ما چرا بشوم. ماسک ایلان می‌‌خواهد دلم نبود. این وضع که بود شما و ما
 چقدر می‌داند خدا است؟! بی‌فایده می‌‌دهند تذکر و توجه هرچه می‌‌گویند، هرچه نمی‌‌آییم. بیرون هم

 حالی ما به را کلمه یک همین آمده‌اند فقط السلام علیهم ائمه این‌که مثل داریم؛ زمینه این در روایت
 نیست. شما دست دنیا که کنند

 چه؟ تو به چه من به دشوار شده گر »کارها

 چه؟« تو به چه من به کار از گره گشاید حق

 به که کسی یعنی مومن خب هستیم!« مومن »ما می‌‌گوییم: بعد است دیگر یکی دست کار اصلاً
 قبول اصلاً کنیم قبول بخواهیم که نمی‌فهمیم اصلاً را حرف‌ها این ما باشد؛ داشته ایمان حرف‌ها همین
 ایمان همان دنیا به ایمان آیا دنیا؟ به داریم؟ ایمان چیزی چه به داریم؟ْ« »ایمان می‌گوییم: چگونه نداریم

 یؤمنون« لا »أکثرهم چیست؟ یعقلون« لا »أکثرهم پس خداست به ایمان دنیا، به ایمان اگر خداست؟ به
 چیست؟ الدنیا« عبید »الناس چیست؟ بهائم« کلهم »الناس چیست؟ یشکرون« لا »أکثرهم چیست؟

 هستند. دنیا دلبستۀ همه یعنی

 

 
 

 ​​12​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 معنوی کلاس‌بندی و رشد مسیر : ظاهر به مؤمن و حقیقی مؤمن

  نیست. خبری آخرت به ایمان از

  الدنیا« الحیاة من ظاهرا »یعلمون

 به مومن این‌ها دارند. ایمان آن به و می‌‌شناسند را دنیا دارند. ایمان و علم دنیا حیات ظاهر این به
 اول از نیست قرار هستیم. همین ما همۀ‌ ابتدا در است! شیعه و مسلمان هم اسم‌شان هستند! دنیا
 باشیم. آخر

 و انذار همین با می‌‌آییم؟ بالا چه با می‌‌آییم. بالا کلاس به کلاس مرحله، به مرحله است؛ کلاس‌بندی
 شَدِيدًا« بَأْسًا »ليُِنْذِرَ است؛ فرموده نازل را کتاب که می‌فرماید متعال خداوند که انذاری همین بشارت.

 کند. انذار

 و می‌‌بریم لذت انذارها این از بخواهیم، آن‌را و بدانیم خودمان سعادت را خودمان نهایی مقصد ما اگر
 ما گاهی کنید. مراجعه خودتان به کمی اوقات گاهی است. مطرح هم انسان اختیار البته می‌‌کنیم؛ کیف

 نوجوانی در ما دنیاست!« فلانی »هدف می‌گوییم: می‌کنیم؛ دیگران به راجع نادرستی قضاوت‌های
 را معارفی و مباحث می‌‌رفتیم. استاد این کلاس و جلسه سر دفعه سه یا دو هفته‌ای که داشتیم استادی

 دل‌درد خنده از بعضی‌ها که می‌خنداند آنقدر می‌خنداند؛ را ما مرتب بود. شوخ خیلی اما می‌کرد مطرح
 کنترل را خودش نتوانست اما بود عبوس و عنق ذاتا بود؛ عنق خیلی که بود شخصی جلسه در می‌‌گرفتند.

 را ما اینقدر چرا »شما گفتم: ایشان به روز یک بود. شوخ خیلی استاد این بود. شده روده‌بر ازخنده کند؛
 بودم. نوجوان بیاید.« در اشک‌مان بگیرد؛ گریه‌مان که بزنید حرف‌هایی ما به مقدار یک می‌خندانید؟

 هستم؟ چیزی چه هستم؟ کسی چه که نمی‌شناختم هنوز هم را خودم

 

 کند؟ بیدار را خود باید انسان چرا حکمت: تشنگی و اختیار

 کنم؟ کار چه حالا من خب برسم. سعادت به می‌‌خواست دلم کنم؛ پیدا را خودم می‌خواست دلم
 مرتب که می‌‌روی مجالسی به چرا بخواهد؟« دلت »باید بگویم: کنم؟ کار چه را نمی‌‌خواهد دلش که کسی

 خود به و می‌کنند بیدار را تو و می‌دهند آگاهی و هشدار تو به که مجالسی از چرا می‌خندانند؟ را تو
 می‌‌کنی؟ فرار جلسات این از چرا نمی‌‌آید؟ خوشت می‌یاورند

 
 

 ​​13​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 اوقات گاهی است. دیگر بحث یک آن می‌‌خورد؛ هم به حالت گوینده از نداری؛ اعتماد گوینده به گاهی
 کن! ولش ندارد! باور را خودش حرف‌های هم خودش اصلاً »این می‌‌گوید: نمی‌‌آید خوشش گوینده از آدم

 اما ندارد!«. هم دیگری فایدۀ هیچ کند ایجاد تنفر ما در آخرت از این‌که جز می‌‌گوید آخرت از هم هرچه
 را او باز می‌‌خواهد که هم کسی کرد؟ می‌توان کار چه نمی‌خواهد که کسی نمی‌خواهی. شما خود گاهی

 یکی می‌‌خواهد؛ کم یکی نمی‌‌خواهد. یکی می‌‌خواهد یکی است. اختیاری امری خواستن کنیم؟ کار چه
 چرا شما نیست؟ حکمت ما گمشدۀ چرا نیستیم؟ آخرت تشنۀ ما چرا دارد. زیاد و کم می‌‌خواهد. زیاد

 ارزش دنیا »آقا بگویند: این‌که جز بزنند؛ را حرف‌ها همین این‌که جز می‌‌دهند؟! شام مگر آمدی؟ این‌جا
 باش!!« آخرت فکر به دائم ندارد!

 
 

 ​​14​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی


	خودشناسی در قرآن 

