
 

 قرآن در خودشناسی
 ۲−۱ آیات کهف، سورۀ

 نوروزی حسین استاد

​(۱۴۰۳ دی ۱) ۱۰ جلسۀ

 

 انسان جایگاه و حقیقت فهم راهنمای | حقیقت و روح دروازه‌های

 عقل، نقش کرد؟ کشف را خود درون  و روح رازهای و رسید خود وجود عمق به می‌توان چگونه
 انسان. زندگی تعالی و حقیقت درک در خدا و فطرت

 

 انسان‌ه برای بشارت و هشدار راهنمای شد؟ نازل قرآن چرا

 در را حقیقت متعال خداوند چرا فرمود. نازل بنده‌اش بر را کتاب که است خدایی مخصوص حمد
 تنزّل بالا عالم از آن‌را چرا آورد؟ پایین و فرمود نازل موجود قرآن شکل به و مکتوب صورت به کتاب، قالب
 می‌فرماید: بعد آیۀ در داد؟

 لَدُنْهُ« مِنْ شَدِيدًا بَأْسًا »ليُِنْذِرَ

 یعنی دهد. خبر سنگین خطری وجود از دهد؛ هشدار و کند انذار را شدیدی عذاب خودش جانب از تا
 احتیاج کسی به ندارند. آگاهی خطر این از هستند؛ بی‌توجه و غفلت خواب در خود خودی به انسان‌ها

 همۀ کند. متنبه و بدهد هشدار کند، انذار را آن‌ها بدهد، تذکر و توجه آنها به و بیاید بالا عالم از که دارند
 لازم انذار هم تشویق. یعنی هم تبشیر تنبیه؛ یعنی انذار کنند. تنبیه را ما باید داریم؛ تنبیه به احتیاج ما

 تشویق و تنبیه با انسان رشد مراحل تشویق. هم و داریم لازم تنبیه هم بشارت. و تبشیر هم و داریم
 داریم. لازم را دو هر می‌‌‌شود. شروع

 

 

 
 

 ​​1​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 پایین عالم اهل با الهی مربی تفاوت بالا: عالم از شدن نازل راز

 باشد؛ پایین عالم اهل این‌که نه شود. نازل و بیاید پایین بالا، عالم از که داریم احتیاج کسی به ما
 و بالاست که کسی با است پایین که کسی می‌کند فرق خیلی شود. نازل اما باشد، بالا عالم اهل بلکه
 اما نیست؛ پایین دومی این است. شده نازل و آمده پایین هستند، پایین که کسانی دست گرفتن برای

 است! پایین حال عین در

 فتاد کودک با تو سروکار »چون

 گشاد.« باید کودکی زبان هم

 را بازی آن خودش دارد. دوست بچه که می‌کند بازی‌هایی می‌کند، بازی بچه با مادر یا پدر وقتی
 با می‌آید؛ پایین و می‌‌‌کند نازل بچه حد در را خودش دارد، دوست را بازی آن بچه چون اما ندارد. دوست

 همین هم خودش که نیست این معنایش دارد. دوست بچه که می‌دهد انجام را بازی‌ای همان بچه
 دیگر بسا چه است. شده بزرگ بالاست؛ خودش نیست؛ پایین خودش حقیقت در دارد. دوست را بازی
 نیست؛ پایین هم آمده؛ پایین و است نازل هم می‌کند. هم بازی حال عین در اما نیست؛ بازی اهل اصلاً

 کوچک‌تر که کسانی با می‌کند؛ تواضع و کوچکی اما نیست، کوچک و وضیع متواضع، انسان بالاست.
 می‌کند. تحمل را آن‌‌ها می‌کند؛ هم‌زبانی و همراهی هستند،

 

 درونی جایگاه و رتبه کشف انسان: وجود پایین و بالا

 بالا چیست؟ پایین و بالا از منظورمان می‌‌‌شود!«، نازل و می‌‌‌آید پایین اما »بالاست، می‌‌‌گوییم: این‌که
 هم بالا سمت به می‌گیریم؛ آسمان سوی به را دستمان »بالا«، بگوییم: می‌خواهیم وقتی ما کجا؟ یعنی
 بالای این منظور نه! است؟ مکانی بالای همین بالا، از منظورمان آیا »بالا!« می‌‌‌گوییم: می‌‌‌کنیم. نگاه

 معنا آن با ما معمولاً که است مکانی بالای بالا، معنای یک نیست. مکانی بالاها همۀ نیست. مکانی
 و رتبی است؛ مکانی غیر بالای هم بالا معنای یک دارد. انس معنا آن با ذهن‌مان هستیم؛ مأنوس
 است!« پایین »کلاسش می‌‌‌گویند: است، اول کلاس که کسی دربارۀ مثلا است. مرتبه‌‌ای

 است!« رفته بالا »کلاسش می‌گوییم: و می‌آوریم بالا را دست‌مان برود، دوازدهم کلاس به اگر مثلاً
 کلاسش و مرتبه که است این منظورمان نیست. مکانی بالای منظورمان اما می‌‌‌آوریم، بالا هم را سرمان

 بالا رتبۀ انسان، مورد در داریم. پایین و بالا رتبۀ است. رفته بالا و کرده تغییر رتبه‌اش است؛ رفته بالا
 انسان وجود آسمانِ کجاست؟ انسان بالای کلاس کجاست؟ انسان وجود بالای مرتبۀ کجاست؟

 
 

 ​​2​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 و جا به مربوط که می‌بریم کار به را لفظی باز است. تعبیر یک »کجاست؟«، می‌گوییم: این‌که کجاست؟
 »کجاست؟«؛ می‌گوییم: که دارد انس پایین و بالا مکانی معنای با ما ذهن آنقدر می‌شود. مکان

 آن »جایگاه و کجاست؟« آن »جای بین که داشت توجه باید است؟«. جایگاهی »چه نمی‌گوییم:
 دارد. وجود تفاوت کجاست؟«

 

 السلام« »علیه امیرالمؤمنین جایگاه برتری

 بودند، السلام« »علیه امیرالمؤمنین کنار در که مردمی همۀ هستیم. هم کنار در الان ما همۀ
 می‌گوییم: اما بود، بالاتر المؤمنین امیر از جایشان مکان، نظر از بعضی‌ها بسا چه بود. یکی جایشان

 نیست. مکانی بالای بالا، این است؟ بالایی چه این چرا؟ انسان‌هاست.« همۀ از بالاتر المؤمنین »امیر
 استفاده معنا همین به بالا هم، مقام و پست مورد در است. برتر همه از المؤمنین امیر جایگاه

 بالاست!« عنوانش و سمت »جایگاه، می‌گویند: نیست. جا است؛ جایگاه منظور می‌شود؛

 

 انسان وجود عمق به سفر درونی: آسمان کشف

 سر و دست این که باشد جمع حواسمان »بالاست!« می‌‌‌گوییم: و می‌‌‌آوریم بالا را دستمان باز ببینید!
 واقعاً »بالا«، می‌‌‌گوییم: وقتی می‌کنیم خیال می‌خوریم. فریب داریم دائم ندهد. فریب را ما آوردن، بالا

 شما تا نیست بیرون است. خودش درون در انسان، جایگاه بالاترین حالی‌که در می‌گوییم؛ را مکانی بالای
 خودش وجود اعماق در انسان وجود آسمان کنی. اشاره بیرون در بالا به و بگیری بالا را خود سر یا دست
 مکانی، پایین و بالا و ظاهری نگاه براساس می‌رسد. نظر به پایین خیلی ظاهراً انسان وجود اعماق است.

 رسیدن برای و است پایین خیلی است، درون آن‌که است؛ بالاتر است، بیرون که آسمان »این‌ می‌‌‌گوییم:
 می‌کنیم. تصور ذهن‌مان در این‌گونه آن‌را است!« چاه یک مثل برویم؛ پایین باید خیلی آن به

 

 رتبی تعالی و درونی معادن استخراج

 »كَمَعَادِنِ هستند. معدن مثل مردم مَعَادِنُ« »الَنَّاسُ فرمودند: برسیم. آب به تا بکنیم را چاه باید
هَبِ ةِ« وَ الَذَّ  معدن داخل خیلی باید خب کنیم! استخراج را آن‌ها باید که نقره و طلا معادن مانند الَْفِضَّ
 عمیق‌تر خود درون شخص هرچه برسیم. نقره‌‌ها و طلا به تا برویم اعماق آن تا و پایین خیلی برویم؛

 
 

 ​​3​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 نیتش چقدر هر است!« رفته »بالا می‌‌‌گوییم: است. رفته بالاتر خود جان درون در واقع در می‌‌‌شود،
 بالا هم پله یک حتیّ است؛ نرفته جایی نیست! معلوم چیزی بیرون در می‌شود. عمیق‌تر شود، خالص‌تر

 بالاتر رفته‌اند، ماه کرۀ به که هم کسانی از است. بالاتر هستند، بالا که کسانی همۀ از اما است. نرفته
 است.

 خیال ما نیست؟ بیرونی آسمان این انسان، وجود آسمان که شویم متوجه خوب نمی‌توانیم ما چرا
 همۀ با آسمان‌ها همۀ نیست. این‌گونه حالی‌که در هستند؛ ما از بالاتر آسمان‌ها که می‌کنیم

 یعنی است؛ اصغر عالَم انسان، وجود آسمان با مقایسه در خود، درون موجودات تمام با و عظمت‌شان
 را آن‌‌ها انتهای هنوز که ستارگان و افلاک آسمان‌ها، همۀ از انسان وجود آسمان است. کوچک خیلی

 است. بزرگ‌تر درنیاورده‌اند،

 

 خدا درک محدودیت و ظواهر فریب

  می‌فرماید: السلام« »علیه المؤمنین امیر

  صَغِيرٌ« جِرْمٌ أنَّكَ »أتَزْعَمُ

 نیستم! چیزی که »من می‌‌‌گویی: و می‌کنی نگاه خود چشم با هستی؟ کوچکی جرم که کردی خیال تو
  است. بزرگی عالم تو درون در حالی‌که در هستم!« کیلو هفتاد یا شصت نهایتاً

  الاكْْبَرُ« الْعالَمْ انْطَوىَ فيكَِ »وَ

 است. نهفته بزرگی عالم تو درون در یعنی

 نباشد، چشم‌مان در عقل‌مان و نباشیم خیال‌پرداز شویم؛ واقع‌بین کنیم؛ اصلاح را نگاه‌مان ما اگر
 می‌کنیم، نگاه ظاهر به می‌شویم؛ ظاهربین باشد، چشم‌مان در عقل‌مان اگر شویم. متوجّه می‌توانیم

 می‌خوریم. فریب و می‌شویم توهّم دچار

 بالاست!«، خیلی »خدا می‌گویند: ما به و کنیم برقرار ارتباط خدا با می‌‌‌خواهیم وقتی بنابراین
 جا دنبال »کجاست؟!« می‌‌‌گوییم: هستیم! متوهّم ما چقدر ببینید کجاست؟!« »خب می‌پرسیم:
 مطلب این که نمی‌‌‌شویم متوجه نیست. مکان و جا در که خودش است. مکان و جا خالق خدا می‌گردیم!

 می‌‌‌گوییم: ما جاست!« خالق »خدا می‌‌‌گویند: ندارد؟!« جایی هیچ خدا »یعنی می‌گوییم: دارد. معنایی چه
 در بتواند تا شود مخلوقش از کوچک‌تر باید خودش که نداریم توجه ندارد؟!« جایی هیچ خدا خود »یعنی

 
 

 ​​4​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 ذهن با را خدا که نیست هم قرار بله! نفهمیدیم!« که ما »آخر می‌‌‌گوییم: باشد. داشته جایی مخلوقش
 بفهمیم. خود

 

 شویم مکان و زمان محدودیت از فراتر و ببریم بالا را خود فهم چگونه

 خدا شود. جا شما ذهن در خدا که نیست قرار بدهی. جا خود ذهن در را خدا که نباش این دنبال
 یعنی آیا چه؟ یعنی بیا« »بالاتر بیا! بالاتر نمی‌شود. جا مخلوقش ذهن در که خالق شماست. ذهن خالق
 بالا را خود فهم سطح یعنی بیا« »بالاتر نخور. تکان و بنشین نه! بایست؟ و شو بلند نشسته‌ای، که الان

 فرو بیشتر عقلت و فطرت در جانت، حقیقت در خودت، در کن؛ درک عمیق‌تر بفهم؛ بیشتر یعنی بیاور؛
 برو.

 در انسان مگر برو؟« پایین می‌‌‌گویی حالا چرا پس بیا! بالا نگفتی »مگر بگویی: شما است ممکن
 عالم از نیست؛ جا می‌‌‌گویی؟! رفتن پایین این، به شما چرا اصلاً است؟ رفته پایین برود، فرو خودش

 شو. خارج مکان و زمان

 چهارتا دوتا دو نیست. زمان‌بردار شعور و درک عقل، فهم، نیست. مکانی و زمانی شما جان حقیقت
 دوتا دو کجا همیشه! می‌‌‌شود؟ چهارتا دوتا دو موقع چه است؟ زمان‌بردار حقیقت، این آیا می‌‌‌شود!

 نه! نباشد؟ چهارتا دوتا دو آن، در که باشد جایی یک کند تصور آدم می‌‌‌شود آیا جا! همه می‌‌‌شود؟ چهارتا
 باشد نبوده چهارتا دوتا دو که باشد بوده زمانی یک یا بیاید زمانی یک کند تصور آدم می‌‌‌شود آیا نمی‌‌‌شود!

 نمی‌شود! چهارتا!«؟ می‌‌‌شود دوتا دو بعد به این از »حالا باشند: گفته‌ بعدش و

 کنندۀ درک که شما نیست. مکان‌بردار و زمان‌بردار که حقیقتی کنی؛ درک را حقیقت این می‌توانی شما
 گرفته‌ای. کم دست را خودت نداری. مکان و زمان هم شما داری؟ مکان و زمان آیا هستی، حقیقت این

 را خدا بشناس؛ را »خودت که: فرموده‌اند شما به دلیل به‌همین هستی. مکان و زمان مافوق هم شما
 و زمان هم شما ندارد، مکان و زمان که خدا مانند شناخته‌ای. را خدا بشناسی، را خودت اگر می‌شناسی!«

 نداری. مکان

 

 

 
 
 

 ​​5​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 بی‌فهم عالمان توسط حقیقت انکار

 بزرگ‌تر و بالاتر همه از خدا نمی‌توانی. ذهنت در منتها بشناسی، را خدا می‌‌‌توانی بشناس! را خدا برو
 خدا تا برویم آسمان به و بسازیم موشک باید ما که معناست این به آیا است، بالاتر همه از اینکه است.

 نیست. مکانی بالای که بالا از منظور نه! کنیم؟ پیدا را

 شود؟ منکر را مطالب این‌ کسی است ممکن آیا است! روشن و واضح گفتیم، که مطالبی این چقدر
 اهل حالی‌که در هستند؛ شعور و فهم اهل علما، همۀ می‌کنیم خیال ما ‌می‌شود. منکر نفهمد، اگر بله!
 که کسی نمی‌فهمد. کسی یک می‌فهمد؛ کسی یک دارد. تفاوت شعور و فهم با علم هستند؛ علم

مۀ اگر حتی و باشد عالم که هم چقدر هر نمی‌فهمد،  می‌‌‌شود. منکر نفهمد، وقتی باشد، دهر علّا

 

 غفلت خواب از انسان‌ها کردن بیدار در الهی مربی نقش

 در آن‌ها اتفاق به قریب اکثریت که را انسان‌ها و کند تبشیر و انذار تا می‌‌‌شود نازل بالاست، که کسی
 بزند: صدا و بدهد تکان را آن‌ها بدهد؛ هشدار آن‌ها به کند؛ بیدار غفلت خواب از هستند، غفلت خواب
 هُل بدهد؛ تکان را آن‌ها بزند؛ لگد یک آن‌ها به بپاشد؛ آب صورتشان به نشدند، بیدار اگر شو!« »بلند

 مختلفی خواب های مدل شوند. بیدار غفلت خواب از تا کند؛ جابه‌جا طرف آن به طرف این‌ از بدهد؛
 سنگین. نیمه و سبک سنگین، خواب‌های داریم.

 حر به السلام« »علیه حسین امام بگوید. چه باید شخص این به الان که دهد تشخیص باید مربی
كَ« »ثَكِلَتْكَ فرمود:  بود. شخصیتی خود برای حر خورد. تکان کمی حر بنشیند. عزایت به مادرت أُمُّ

 امام به که کرد فکر بعد می‌‌‌گویی؟« من »به گفت: بود! فرمانش تحت نیرو زیادی تعداد بود! سرلشکر
 مادرش دید بنشیند!« عزایت به خودت »مادر بگوید: کرد فکر بدهد. جوابی چه السلام« »علیه حسین
 می‌جنگم؟! زهرا فرزند با دارم من عجب! شد! بیدار و خورد تکانی است! علیها« الله »سلام زهرا حضرت

 شد! تمام شد! بیدار خواب از خداست؟! پیغمبر دختر که زهرا

 ما می‌کند. عمل این‌گونه الهی مربی می‌گذارد. تأثیر این‌گونه مناسب، و به‌موقع به‌جا، حرف کلمه یک
 مخصوص نیست. عمومی‌‌‌ نسخه‌های حالی‌که در است، عمومی‌‌‌ نسخه‌های مسائل، این‌ می‌کنیم خیال

 می‌کرد. حر و می‌آورد خود به را او می‌کرد؛ متحول را او و می‌گفت را این شخص این به باید بود. فرد این
 الْحُرُّ »أَنْتَ فرمود: حضرت بود. نامیده حر را او مادرش که همان‌گونه شد؛ حر که شد حر حرف، این با

تْكَ كَمَا « سَمَّ كََ  شدی. آزاد و حر تو نامید، را تو مادرت که همانطور أُمُّ

 
 

 ​​6​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 قیامت از انبیاء مشاهدات

 خبر ما به و برگردد بعد که رفته قیامت یا برزخ به طرف، آن به کسی حالا تا آیا که می‌‌‌پرسند برخی
 را قبر فشار و قبر عالم بود! قبری اول شب بود! کار در قیامتی و برزخ رفتم! من »بله! بگوید: و بدهد
 را این‌ها و آمده‌اند که کسانی همۀ است! نشده حالا تا »نه! می‌‌‌گویند: هم بعد بود!« این‌ها همۀ دیدم.

 می‌کنند؟! فکری چه افراد این نرفته‌اند!« خودشان هیچ‌کدام گفته‌اند،

 نبی آمده‌اند. قیامت از یعنی آمده‌اند، بالا از و طرف آن از الهی انبیاء تمام می‌کنیم؟! فکری چه ما
 این که می‌‌‌گویم شما به دارم رفته‌ام! انتها تا را راه این »من می‌‌‌گوید: می‌‌‌دهد؛ توجه ما به و آمده‌ الهی

 شفاعت، از بعد قیامت، در برزخ، از بعد می‌‌‌شود؛ این‌گونه مرگ، از بعد می‌‌‌شود؛ این‌گونه می‌‌‌افتد! اتفاق
 می‌‌‌گوید: رفته‌ای؟« آنجا به »مگر می‌‌‌گوییم: می‌‌‌دهد. گزارش ما برای یکی یکی را همه می‌‌‌شود.« این‌گونه

 می‌‌‌دهد. خبر خود مشاهدۀ از دارد که است رفته نمی‌‌‌شود. پیغمبر که باشد نرفته اگر رفته‌ام!« »بله!

 

 دنیا به دلبستگی قطع با موت مقام به رسیدن

 نه! رفت!« حالا مرد! »جسمش بگوییم: تا ‌‌‌بمیرند جسمی نظر از باید الهی انبیاء می‌کنیم خیال ما
  نیست. جسم مرگ فقط که موت رسیده‌اند. موت مقام به آن‌ها نیست. این‌گونه

نْيَا مِنَ »أَخْرجُِوا   أَبْدَانكُُمْ« مِنْهَا تخَْرُجَ أَنْ قَبْلَ قُلُوبَكُمْ الَدُّ

 به وابستگی‌تان این‌که از قبل بمیرانید. را دنیا به دلبستگی‌هایتان بمیرد، شما بدن‌های این‌که از قبل
 است. اصلی موت دلبستگی، قطع کنید. قطع دنیا به را دلبستگی‌تان شود، قطع دنیا

 رفته‌اند، خاک زیر و مرده‌اند که سال‌هاست است؛ شده قطع دنیا به وابستگی‌شان که کسانی از خیلی
 سرگردان و حیران برزخ، عالم در هنوز نرسیده‌اند؛ موت مقام به و نشده قطع دلبستگی‌شان هنوز

 و نکند طی را خود مراحل تا است. مرده دیگر می‌میرد، که کسی هر می‌کنیم خیال ما هستند.
 فرصت تا بمیرید. این‌که از قبل بمیرید تمَُوتوُا« أَنْ قَبْلَ »مُوتوُا نمی‌میرد. نکند، قطع را دلبستگی‌هایش

 مرگ و شود قطع دنیا به وابستگی‌تان این‌که از قبل کنید. قیچی را دلبستگی‌ها این دنیا در دارید،
 بروید. مرگ سراغ خودتان بیاید، سراغ‌تان

 

 
 
 

 ​​7​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 فطرت و عقل با روایات سند فهم

 ماشین زیر را خودم و بروم یعنی بروم؟! مرگ سراغ »خودم می‌‌‌گوید: نمی‌‌‌شوند؟ متوجه برخی چرا
 به دلبستگی با رابطه در ما است. جسم مرگ این نیست! مرگ که این بزند؟!« من به ماشین تا بیندازم

 می‌‌‌گوییم. سخن دنیا

نْيَا مِنَ »أَخْرجُِوا  این‌که از قبل أَبْدَانكُُمْ« مِنْهَا تخَْرُجَ أَنْ »قَبْلَ بکنید، دنیا از را دل‌هایتان قُلُوبَكُمْ« الَدُّ
 خودش این‌که از قبل کنید! خارج را بدن‌هایتان شما این‌که نه شود، خارج شود. خارج دنیا از بدن‌هایتان

 برسید. موت مقام به خودتان اختیار با شما شود، خارج

 تو شعور و فهم است؛ تو عقل سند ندارد!« سند تمَُوتوُا« أَنْ قَبْلَ »مُوتوُا »روایت می‌گویند: نمی‌فهمند؛
 خدا از ندارم!« خدا و فطرت عقل، شعور، فهم، »من می‌‌‌گویند: واقع در ندارد، سند می‌گویند اینکه است.

نْيَا مِنَ »أَخْرجُِوا فرمود: السلام« »علیه امیرالمؤمنین است!« »درست می‌‌‌گوید: خدا بپرسید!  قُلُوبَكُمْ«. الَدُّ
 بگویند؟! لفظ به باید حتما مگر

 اما عالم. خیلی یعنی علامه می‌‌‌گویند! علامه و عالم آن‌ها به است. عالمِ هم اسمشان این‌ها
 در سندش است! من بابای قبر سر سندش کجاست؟« »سندش می‌‌‌گوید: که نمی‌فهمد نمی‌فهمد!

 یعنی تمَُوتوُا« أَنْ قَبْلَ »مُوتوُا می‌فهمی! نمی‌فهمی؟! گفتیم، که را مطالبی این است. خودت فطرت
 کن. بیچاره و بدبخت هم را ماشین رانندۀ یک و بینداز ماشین جلوی را خودت این‌که نه بمیر؛ این‌گونه

 

 جایگاهی مفاهیم جهنم: و بهشت قیامت،

 و رفته نمی‌گفت. را حرف‌ها این که بود نرفته اگر برگردد!« که است نرفته عالم آن به »کسی می‌‌‌گویند:
 حالا اما است، افتاده اتفاق هم آن البته خاک. زیر به بدن رفتن یعنی رفتن می‌کنند خیال است. برگشته
 نیست. این‌جا در ما بحث موضوع

 »پس می‌‌‌گویند: نیست!«، جایی »قیامت می‌گوییم: وقتی است. جایی یک قیامت می‌کنند خیال برخی
 نفهم چقدر ندارد! عقل یعنی است! چشمش در انسان عقل چقدر ببینید نداری!؟« قبول را قیامت شما

 جایی قیامت می‌‌‌گویید چون ندارید، قبول را قیامت این شما که می‌‌‌شود معلوم »پس می‌‌‌گویند: است!
 نیست!« دیگر یعنی نباشد، جایی هم اگر نیست!

 
 

 ​​8​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 یا دیپلم حداقل شدی؛ مهندس یا دکتر پروفسور، خواندی، درس رفتی، دانشگاه »شما می‌گوییم:
 که می‌‌‌گویند وقتی نیست. جا که رتبه ندارد! جا کجاست؟ رتبه آن داری، که رتبه‌ای هر داری. که را سیکل

 کجاست؟« بودن دکتر این است، دکتر آقا این

 دکتر او به باز نباشد، هم طبابت حال در نباشد؛ هم مطب در تازه نمی‌‌‌خواهد. خاصی جای که دکتر
 نیست. جا است؛ جایگاه و سمت این نیست. مکانی و جا دکتری، سمت اصلاً می‌‌‌گویند.

 

 خیال ما هستند. جایگاه بلکه نیستند! کلا اینکه نه نیستند؛ جایی نیز جهنم و بهشت قیامت،
 جا که چیز همه آخر نیست!« دیگر پس نیست، جا »اگر می‌‌‌گوییم: بعد جاست، چیز همه می‌‌‌کنیم
 می‌شویم؟ توهم دچار و می‌‌‌کنیم فکر محدود می‌اندیشیم؛ محدود اینقدر ما چرا نیست.

 

 بهشت درجات و معنوی پختگی

 آن‌ها از برخی است ممکن هستند، جا یک در همزمان که انسان‌هایی است. جایگاه جهنم و بهشت
 در ما همۀ‌ که ان‌شاءالله و هستیم جا یک در ما همۀ که الان همین باشند. جهنمی‌‌‌ برخی و بهشتی
 باشد. بهشت از دیگری درجۀ در دیگری و باشد بهشت از درجه یک در یکی است ممکن هستیم، بهشت
 جا بهشت، مختلف درجات است. متفاوت هم با بهشت‌هایمان الحمدالله. نداریم که ‌‌‌هم جهنمی
 دارد. شما پختگی درجۀ به بسته نیست.

 بر بعضی‌ها شده‌اند، رسیده‌ خرمالوها از بعضی دارد؟ خرمالو چقدر خرمالو درخت یک که دیدید مثلاً
 هم آن‌ها همۀ هستند؛ کال کالِ هم بعضی‌ها برسند، که دارند جا هنوز بعضی‌ها افتاده‌اند، زمین

 »رسیده می‌‌‌گوییم: هستند. کال و نرسیده بعضی و رسیده خرمالوها از بعضی‌ اما هستند، خرمالو
 می‌گوییم: است!« درخت روی اینکه است! نرفته جایی که این است؟! رسیده کجا »به می‌‌‌گوید: است!«

 همان‌جا هم کال خرمالوی است، آن‌جا رسیده خرمالوی نیست! کال یعنی است، رسیده می‌گویی؟! »چه
 جایی است. نرسیده آن‌ها از دوتا رسیده، آن‌ها از یکی هستند؛ هم کنار شاخه یک در خرمالو چند است؛
 است.« جا همان است؛ نرفته

 نرفته جایی است؟ رسیده کجا است؟ نرسیده آن‌ها و رسیده این‌ها می‌‌‌گویی چرا »پس می‌‌‌گوید:
 است، رسیده است. پختگی و ارزش مقام، رتبه، جایگاه، مسألۀ بلکه نیست! جا بحث برسد!« که است
 است. شده پخته یعنی

 
 

 ​​9​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 را جا سراغ دائم آمد! جایی از رسید؛ جایی به یعنی رسید که می‌رود این‌ سراغ ذهن‌مان سریع،
 را ما این‌ها می‌‌‌بریم. کار به را جا کلمۀ هم باز می‌کنیم، بحث که هم جایگاه امور به راجع می‌گیریم.

 است؟ برگشته و است رفته دنیا آن حالا تا کسی نخوریم! فریب تا باشد جمع حواسمان ندهد! فریب
 و شده باز چشم‌شان برگشته‌اند؛ و رفته‌اند هستند این‌جا که خیلی‌ها همین‌جا، الان، همین بله!

 عقل. و شعور فهم، یعنی قیامت برگشته‌اند. و دیده برزخ در را حقایقی حداقل دیده‌اند؛

 

 الهی مفاهیم در مادی‌نگری توهمات

 درست پشم!« یعنی کشک! یعنی »قیامت بگوییم: اگر خب نشد!« قیامت که »این می‌‌‌گوید:
 حق همه‌اش نیست. آن در دیگری چیز هیچ حق، از غیر که جایی یعنی حق. یعنی قیامت می‌شود؟!

« جَاءَ» »فهمیدم! می‌‌‌گوید: می‌‌‌شود. قیامت آن‌جا الْبَاطِلُ« وَزهََقَ الْحَقُّ »جَاءَ است.  کدام از آمد! حق الْحَقُّ
 می‌رود! جا سراغ ذهنش بود؟!« کجا آمد؟! کجا از آمد؟! در

 خدا که داریم خدا مورد در قرآن صریح آیۀ الحمدالله!! هستیم فهم خوش هستیم؟! این‌گونه ما چرا
ا وَالْمَلَكُ رَبُّكَ »وَجَاءَ آمد ا« صَفًّ  ما آمد؟!« کجا خوش‌آمد! خوش‌آمد! بود؟! کجا آمد؟! »خدا می‌گوییم: صَفًّ

 نیست. این‌گونه شوند. معنا مادّی باید کلمات، این همۀ می‌‌‌کنیم خیال

 شد؟! چه رسید؟! کجا »به نمی‌پرسد: شما از هم کسی »رسید!« می‌‌‌گویی: میوه یک مورد در شما
 دیدی حالا تا نفر یک بود!«« درخت روی همین‌جا اول از بود؛ نرفته جایی این‌که آمد؟! کجا از کجاست؟!

 رسید!« حالا بود؛ کال »خب می‌‌‌گویند: همه می‌‌‌گویی. چه می‌‌‌فهمند همه بپرسد؟ شما از را سؤال این
 توهمات دچار فکری اصطلاحا مختلفِ نحله‌های چقدر الفاظ و روایات و آیات همین با می‌‌‌داند خدا

 می‌شود! درست فرقه چقدر و می‌‌‌شوند

 

 عقل شاخص و باسواد و عالم تمایز

 چشم با آدم وقتی می‌بافند! و می‌سازند می‌کنند! ردیف و هم سر اعتقادات خودشان برای چقدر
 چشمم الان من بده. خبر این‌جا موجود وضع از و ببند را چشمت شما می‌‌‌شود. همین بزند، حرف بسته

 است بسته من چشم وقتی بگویم؟ می‌توانم چه است؟!« خبر چه »این‌جا بپرسند: من از اگر می‌‌‌بندم؛ را
 نمی‌‌‌بینم. چیزی من است، نشده باز و

 
 

 ​​10​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 دانشمند و عالم شما بگویی! چیزی یک باید بالاخره نگویی! چیزی که نمی‌‌‌شود »نه! می‌‌‌گویند:
 چیزی هیچ بزنیم؟ حرفی باید حتماً که می‌کنیم خیال ما چرا آخر بگویی!« چیزی بزنی؛ حرفی باید هستی!
 چیزی یک داریم وظیفه که می‌کنیم خیال چرا نگوییم. چیزی هیچ نمی‌‌‌بیند، چشممان وقتی نگوییم.
 بگوییم؟

 با و می‌‌‌کنم فکر است. خبر چه این‌جا بدانم که نمی‌‌‌بینم چیزی هیچ الان است؛ بسته چشمم من
 دو »این‌جا می‌دهم: جواب هستند!« نفر سه دو این‌جا الان می‌‌‌آید. صداهایی »بالاخره می‌‌‌گویم: خودم

 چگونه من نشسته‌اند! این‌جا آدم این‌همه می‌‌‌بینم می‌کنم، باز را چشم‌هایم که بعد هستند!« نفر سه
 نمی‌دیدم! من آمد. صدایشان ‌که حساب این روی هستند؟ نفر سه دو گفتم

 ما علمای بدهم. احتمال و بزنم حدس کنم؛ استفاده هم گوشم از نبود لازم دیگر اصلاً می‌دیدم، اگر
 احتمالی. کارشناسی نظردهی توانایی داشتن یعنی بودن باسواد هستند. باسواد ما علمای نیستند. عالم
 من مظنۀ است! چنین »احتمالاً می‌گویند: هستند. احتمالی کارشناسی نظر صاحب که کسانی‌اند علما

 دارد؛ یقین که است کسی عالم نیست. هم علم است؛ سواد این می‌کنم!« گمان این‌گونه است! چنین
 یقین چیزها خیلی به ما دارد. تفاوت علم با عقل نیست. عقل این باز اما است. مطمئن درصد صد

 و معیار ملاک، زندگی‌مان در آن‌را نمی‌شناسیم؛ را خلقت‌مان از نهایی هدف یعنی نداریم؛ عقل اما داریم،
 نداده‌ایم. قرار شاخص

 الَْجِنَانِ« بهِِ اكِْتسُِبَ وَ الَرَّحْمَنُ بهِِ عُبدَِ مَا »الَْعَقْلُ

 نمی‌‌‌شود! پیدا هم عالم همان البته می‌‌‌گویند. عقل این به

 

 الله حکم قطعیت عدم و تقلید بر اشکال

 مجزی رساله، این به »عمل می‌‌‌گویند: رساله ابتدای در ببینید. را تقلید مراجع رساله‌های بروید شما
 نمی‌دانند؛ چون است!« الله احکام همه »این‌ها نمی‌‌‌گویند: است. مجزی تازه ان‌شاءالله!« است

 است. بسته چشم‌هایشان

 همین می‌‌‌گویند، که کارشناسی کنند. کارشناسی باید کنند؟ کار چه ببافند. چیزی یک باید بالاخره
 است. غیبت زمان چون نداریم، هم دیگر راه نیست. هم چاره‌ای است؛

 همان دادی، که فتوایی این که بخوری عباس حضرت قسم می‌توانی »آیا بپرسی: هم خودش از اگر
 اصلاً بخورم؟! قسم »من می‌گوید: می‌کند. لرزیدن به شروع بدنش ستون چهار است؟«، واقعی الله حکم

 
 

 ​​11​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 نظر براساس و چشم‌بسته دارم؛ اطلاعاتی خوانده‌ام؛ را درس‌هایی فقط من می‌‌‌دانم؟! چه من ابداً!! و
 می‌گویم!« کارشناسی

 کارشناس و است نخوانده درس که داریم چشم‌بسته‌ یک چشم‌بسته! تا داریم چشم‌بسته البته
 یکی بدهد. کارشناسی نظر می‌تواند و است باسواد و خوانده درس که داریم هم چشم‌بسته یک نیست.

 که باسوادی به که است این ما وظیفۀ می‌بافد. و است باسواد هم یکی می‌بافد؛ و است بی‌سواد
 این به چرا است. شده بحث خود جای در چرایش البته چرا؟ بی‌سواد. به نه کنیم؛ مراجعه می‌بافد،
 نمی‌‌‌شود. پیدا عالم چون نمی‌کنیم؟ مراجعه آن به چرا می‌کنیم؟ مراجعه

 دیگر آیا بدانی، را واقعی الله احکام شما اگر نمی‌کنیم! پیدا کارشناس به نیازی دیگر باشد، عالم اگر
 حکم دیگر »من می‌‌‌گوید: و می‌‌‌اندازد رودخانه در را خود رسالۀ هم تقلید مرجع خود نه! می‌کنی؟ تقلید

 شد! تمام می‌کند. جمع را رساله‌ها همۀ بیاید، السلام« »علیه زمان امام وقتی می‌‌‌دانم!« را واقعی الله

 

 علمی مرجع تشخیص در عقل نقش

 دنیا زندگی مختلف امور در که شما هستند. کارشناس و متخصص باسواد، همه نمی‌شود. پیدا عالم
 نزد همه این است؟ درآمده کار از درست حرف‌هایشان همۀ آیا کرده‌اید، مراجعه کارشناس همه این به

 آیا کرده‌اید، مراجعه مکانیک به همه این نه! است؟ بوده درست آن‌ها همۀ تشخیص آیا رفته‌اید، دکتر
 احوال و اوضاع بود، درست کارشناس‌ها این همۀ تشخیص اگر نه! است؟ بوده درست همه تشخیص

 داریم. عقل یک و داریم علم یک داریم، سواد یک نبود. این‌گونه ما

 کجا بروی؛ علم دنبال باید کجا می‌فهمی‌‌‌ باشی، داشته عقل اگر می‌کند. سفارش عقل به مرتب قرآن
 که است عقل این کنی. مراجعه عالم به باید کجا کنی؛ مراجعه باسواد به باید کجا بروی؛ سواد دنبال باید

 آیا کنیم. مراجعه کسی چه به باید کجا در که است ملاک و معیار میزان، شاخص، می‌‌‌دهد؛ تشخیص
 را همه می‌گیریم؛ اشتباه هم با را همه ما رشته‌ای؟ چه در علمی؟ چه در است؟ عالم آیا است؟ باسواد

 می‌کنیم. یکی

 

 

 
 
 

 ​​12​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 بافتنی نه است یافتنی حقیقت

 سر الهی انبیاء که می‌کند خیال بدهد!« خبر و برگردد که است نرفته دنیا آن حالا تا »کسی می‌‌‌گوید:
 می‌‌‌گویند. و می‌بینند دارند اند؛ برگشته و رفته نیست! این‌‌گونه می‌بافند. چیزی یک بسته چشم با و خود

  نمی‌‌‌گویند. نبینند، که را چیزی

مْعَ إِنَّ عِلْمٌ بهِِ لَكَ لَيْسَ مَا تَقْفُ »وَلَا ادَ وَالْبَصَرَ السَّ « عَنْهُ كَانَ أُولَئِكَ كُلُّ وَالْفُؤَ   مَسْئُولًا

 می‌کنیم خیال نمی‌‌‌بینیم. می‌‌‌گوییم؟ بی‌خودی نمی‌دانیم؛ که را چیزی نداریم؛ علم که را چیزی چرا
 خود ذهن در نمی‌‌‌شود که را خدا است. یافتنی بلکه نیست، بافتنی حقیقت است. بافتنی حقیقت
 است!« قادر و عالم »خدا بگوییم: مثلا و بیاوریم او برای اوصافی کنیم؛ توصیف خود برای ببافیم؛

 

 مخلوق صفات با الهی صفات تمایز

 توصیف چگونه را »خدا می‌‌‌پرسند: سالم ابن هشام نام به شخصی از السلام« »علیه صادق امام
 خدا وصف مناسب »این می‌‌‌فرماید: حضرت است.« بصیر و سمیع »خدا می‌دهد: جواب می‌کنی؟«

 برای هشام که صفتی هستند! بصیر و سمیع هم خدا مخلوقات هستند.« این‌گونه خدا بندگان نیست؛
 هستند! عالم هم خدا مخلوقات نیست. مربوط خدا به آورده، خدا

 به نشد! خدا این‌که می‌کنیم. تصور آن برای معنایی داریم؛ ذهن‌مان در معنایی بودن، عالم برای ما
 حضرت می‌‌‌کنید؟!« توصیف چگونه را خدا شما بگیریم؛ یاد ما تا بفرمایید شما »خب می‌‌‌گوید: حضرت

 عالم همه است!« عالم نمی‌گوییم است! علم خود خدا می‌‌‌گوییم ما گذاشتی! کم »شما می‌فرماید:
 است. عدل خودِ است. علم خودِ خدا، اما است! عالم هم او هستی! عالم هم شما هستند.

 را علم حقیقت بیاوریم. خود ذهن در نمی‌توانیم را مفهومی هیچ چه؟ یعنی علم فهمیدیم اگر حالا
 خدا، اما داریم. نور هم ما است؛ نور دارای خدا نیست. ذهنی ندارد. دیگری راه هیچ کنیم. وجدان باید
  است. نور خودِ

مَاوَاتِ نوُرُ »اللَّهُ لْأَرْضِ« السَّ  وَا

 

 

 
 

 ​​13​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 خدا ذات و صفات عینیت

 هم نمک »آیا بگویند: و کنند سؤال نمک به راجع تو از اگر اما است!« چرب یا شور غذا »این می‌‌‌گویی:
 یعنی شوری اصلاً است! شوری خودِ »نمک، می‌‌‌گویی: بلکه است!« شور »نمک نمی‌‌‌گویی: است؟« شور

 چربی خودِ »روغن، می‌گویی: بلکه است!« »چرب نمی‌گویی: است؟« چرب هم »روغن بگویند: اگر نمک!«
 خداست. ذات عین خدا، صفات است. یکی چربی و روغن است.«

 و قدرت و علم آن، از بعد و ندارد حیات و قدرت علم، که دارد ذاتی متعال خداوند که نیست این‌‌گونه
 ما هستند. هم عینِ هم، همگی خداست. ذات عین همه حیات، و قدرت علم، می‌کند. پیدا حیات

 آن‌ها حقیقت حالی‌که در می‌کنیم؛ فرض ذهن‌مان در را حیات و قدرت علم، لفظ از متفاوتی مفاهیم
 است. یکی حیات با است؛ یکی قدرت با علم حقیقت است. یکی

 ذهنی بتوانیم هم نباید کنیم. تصور ذهنی نمی‌‌‌توانیم ما باشد؟ یکی آن‌ها حقیقت می‌‌‌شود چگونه
 عَرفََ »مَنْ چون است. الهی ما فطرت چون می‌‌‌یابیم، خود وجود در آن‌را است. یافتنی چون کنیم، تصور
 رَبَّهُ«. عَرفََ فَقَدْ نفَْسَهُ

 

 قرآن درک برای فهم تعالی لزوم

 در عقل‌مان که ما، حد در آن‌را یعنی است. آورده پایین و کرده نازل را قرآن خدا بیاییم. بالا باید کمی‌‌‌
 نمی‌کرد؛ نازل دیگر را قرآن خدا که بود جایش سر اول از ما عقل اگر است. آورده پایین است، چشم‌مان

 کند. نازل را قرآن نداشت احتیاج

 فهم و است چشمشان در عقلشان که کسانی فهم سطح در آن‌را یعنی است، کرده نازل را قرآن
 آن‌ها به کند؛ بیدار را آن‌ها برساند؛ فهم به ندارند، فهم که را کسانی می‌خواهد است. داده قرار ندارند،
 از پیش که بفهمند را حقایقی و شود فعال آن‌ها فهم تدریج به تا بیاورد هوش به را آن‌ها بدهد؛ هشدار

 است! غلط بگوید را این کس هر نیست! چیزی چنین نمی‌شود! »نه! می‌‌‌گفتند: می‌شدند؛ منکر این،
 می‌گفتند: فهمیده افراد به قبلاً که همان‌گونه آن‌ها می‌خواهد خدا است!« منحرف شخصی چنین

 بیایند. بالا شود؛ گفته منحرف آن‌ها به و شوند همانگونه خودشان حالا »منحرف«،

 می‌‌‌دانست ابوذر اگر لَقَتَلَهُ« سَلْمَانَ قَلْبِ فِي مَا أَبُوذَرٍّ عَلمَِ »لَوْ که: داریم روایت ابوذر و سلمان مورد در
 ابوذر، ابوذر؟! کسی؟! چه می‌‌‌کشت! را سلمان می‌‌‌گذرد، چه حقایق و معانی معارف، از سلمان درون در

 می‌کند. نگاه چگونه سلمان می‌دانست اگر بله! می‌‌‌کشت؟! را سلمان
 
 

 ​​14​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 می‌زد شدی؟!« منکر را »قیامت می‌‌‌گفت: ابوذر نیست!« جایی »قیامت می‌گفت: او به سلمان اگر مثلا
 است. جایگاه یک اما نیست، جایی قیامت نکن! عجله کن! صبر »آقا می‌گفت: سلمان می‌‌‌کشت. را او و

 بیرون در جایی جهنم، و بهشت قیامت، نکنی خیال نیست. خبری بیرون در اما هست. نیست؛ این‌که نه
 نیست.« چیزی هیچ بیرون است.

 را او و می‌‌‌زد گلوله یک با وگرنه نبود، تفنگ موقع آن شدی؟!« جهنم و بهشت منکر »تو می‌گفت: ابوذر
 بیرون جهنم و بهشت که گفتم من کن. غلاف فعلاً نکن! عجله کن! »صبر می‌گفت: سلمان می‌‌‌کشت!

 است!« خودت در جهنم و بهشت نیست! که نگفتم نیست!

 فرمود: حضرت کجاست؟« بهشت »آقا کردند: سوال السلام« »علیه المؤمنین امیر از
 »این‌که گفتند: »همین‌جاست!« فرمود: حضرت کجاست؟« »جهنم پرسیدند: »همین‌جاست!«

 فرو نهایت در البته کنند. فرو حضرت بدن در برنداشتند را شمشیر آن‌ها که است خوب حالا نمی‌شود!«
 کردند.

 گفتند: کجاست؟« »روز فرمود: »همین‌جا!« گفتند: کجاست؟« »شب کرد: سؤال آن‌ها از حضرت بعد
 هست. هم راست نیست؛ دروغ همین‌جاست! روز و شب می‌‌‌شود؟! »چطور فرمود: حضرت »همین‌جا!«

 شما به من وقتی اما همین‌جاست. هم دو هر نمی‌کند! فرق هم جایش دارد! وجود روز هم و شب هم
 باشد؛ جایی یک باید جهنم نمی‌‌‌شود!! که می‌‌‌گویید شما همین‌جاست، جهنم و بهشت که می‌‌‌گویم
 باشد!« دیگر جایی باید هم بهشت

 

 توحید سوره اسرار و آخرالزمان در تعمق

 یک ناشتا صبح است. خوب مویز کند. حرکت کمی بخورد؛ تکانی ما مغز خاکستری سلول‌های باید
 جو یک و ذره یک اندازۀ به شود؛ فعال کمی ما مغز خاکستری سلول‌های ان‌شاءالله بخوریم؛ مویز دانه

 پا پیش مطالبِ مطالب، این همۀ نیست. پیچیده که مطالب این باشیم. داشته فهم جو یک بفهمیم؛
 است. بوده خدا اولیاء دستی دم و عادی افتادۀ

 نیاورده شما برای خدا را سوره »این فرمود: حضرت که می‌‌‌کنیم؟! چه برسیم، توحید سورۀ به اگر
  است.« آورده آخرالزمان مردم برای آن‌را بلکه است،

قُونَ أَقْوَامٌ الَزَّمَانِ آخِرِ فِي يَكُونُ أَنَّهُ عَلمَِ جَلَّ وَ عَزَّ الَلَّهَ »إِنَّ هُ هُوَ قُلْ تعََالَى الَلَّهُ فَأَنْزَلَ مُتعََمِّ  أَحَدٌ« الَلّٰ

 
 

 ​​15​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی



 

 خیلی نکنید خیال می‌‌‌روند. بالا خیلی یعنی می‌‌‌شوند، عمیق هستند؛ تعمق اهل آخرالزمان در عده‌ای
 جان اعماق در ما وجود آسمان می‌روند! بالا هم می‌شوند، عمیق و می‌‌‌روند پایین هم نه! می‌‌‌روند! پایین

 چه! یعنی أَحَدٌ« اللَّهُ هُوَ »قُلْ چه! یعنی توحید سورۀ می‌فهمند آن‌ها ماست.

 
 

 ​​16​https://khodshenasi.meنوروزی حسین استاد - قرآن در تدبر و خودشناسی


	خودشناسی در قرآن 

